# "洞天福地与生态环保"分论坛







#### 1. 主持人

吉宏忠 中国道教协会副会长

赵 芃 齐鲁工业大学教授

2. 评议人

张广保 北京大学教授

李远国 四川省社会科学院研究员

3. 发言人

夏 青 中国环境科学研究院原副院长

李庆瑞 中国生态文明研究与促进会执行会长

舟 清华大学建筑学院副院长

熊铁基 华中师范大学教授

陈 霞 中国社会科学院哲学所研究员

王长乐 世界华人华侨联合会副会长

高超文 台北指南宫董事长

杨立志 武当文化研究会会长

尹志华 中国道教协会道教文化研究所所长

中国道教协会副秘书长 杨世华

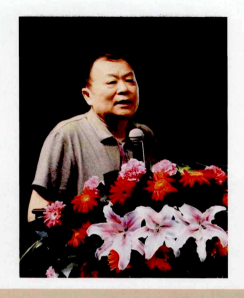
任兴之 陕西楼观台道观监院

阿拉德 荷兰生态管理基金会创始人、主席

(由世界宗教与环境保护基金会翻译何韵代读)

康朴雷 (Pralay Kanungo) 印度尼赫鲁大学教授

荷兰莱顿大学客座教授

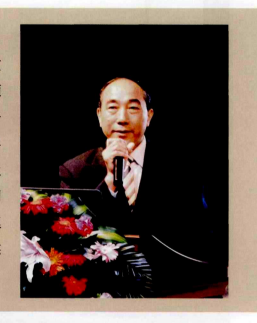


#### 夏青:水神见证南水北调水源保护

在洞天福地干生态环保,由于调水任务前所未有,保水质要求困难重重,需要勇于创新,先行先试,十堰人就有"三个领先"。第一,领先抓绿色修炼。第二,领先抓环境质量。第三,领先购买服务。今天,在这个洞天福地,又要期待十堰人在生态环保上创造新的领先,全国第一个江与库相连的水域要建立控制总氮指标的系统,期望十堰市能把水源保护和经济转型发展相结合,真正把十堰绿色、低碳、循环发展的成果落实于山水林田湖共同生命体的建设。这个领先,将更具有生态示范意义。祝愿十堰成功,也愿真武大帝见证到更新、更美的成功。

### 李庆瑞: 道家生态理念与生态文明建设

建设生态文明,道教界人士可以大有作为。首先,弘扬生态理念,宣传生态文明。道教界的朋友在弘扬道家思想的时候,可以与尊重自然、顺应自然、保护自然的生态文明理念原则相结合,在宣传道法的同时,为普及生态文明理念助力。其次,动员广大信众,践行生态文明。中国道教界向来注重生态环境保护,并通过有力举措,引导广大信众身体力行参与生态文明建设,起到了积极作用,应该坚持下去,不断推广。第三,建设"洞天福地"助推生态文明建设。对大自然怀一颗敬畏之心,坚持按照传统理念与当代社会实际有机结合的思想,道家的"洞天福地"一定会成为生态文明建设的实践典范。



# 吕舟: 让道教精神跻身联合国世界遗产之林

"洞天福地"作为反映我国道教理想宇宙观的文化景观,以这种类型作为系列遗产申报世界遗产具有较高的可行性。通过梳理关联于本土宗教、哲学、艺术,人与自然和谐相处的道教文化景观,既可以更好地向世界阐述我国独特的人文精神理念,又可在全球一体化过程中保持自身的传统文化特色。联合国教科文组织自始建以来,就以保护文化多样性为己任。"洞天福地"遗产所反映的东亚地区早期人类对超越性的精神追求及其后续对东亚地区文化与文明所产生的一系列重要影响,不仅与世界其他地区的同类遗产所反映的人类普遍价值产生了共鸣,同时也具有自己独特的理论体系和具体的历史遗迹与影响成果,无疑是全球文化多样性的重要组成部分,并可以其"天人合一"和"人间天堂"的价值理念为人类和平作出贡献。

JIA BIN GUAN DIAN

嘉宾观点



#### 熊铁基: 再论道教的神仙信仰

神仙信仰贯彻始终,到今天也是很有意义的。现实是从历史中走过来的, 道教离开自己的神仙信仰就毫无意义了,而这个核心信仰不仅应该继承, 而且可以说应该弘扬。它的含义、理论都可为现实、为人类服务,也许这 个说法有"功利"之嫌,但却是事实。哪些可以弘扬?说起来简单明确, 但又非常深奥,且需作很大的努力。当前,另一个可以继承和弘扬的有意 义的大问题就是,道教神仙信仰中的"洞天福地"。道教本身、道教内部、 道教徒,在今天应该如何践行神仙信仰,这是更重要的一个值得研讨的大 问题。

### 陈霞: 道教弱化的人类中心论

道教这种弱化的人类中心论既肯定人是万物之一员,提醒人是与其他物种同处于生物圈的伙伴,呼吁人类肩负自己的职责,维护生态平衡。这克服了强人类中心主义式的妄自尊大的偏狭,拓宽了人类道德的关怀视野;也弥补了非人类中心主义对人的主体性的贬损,强调人在维护生态平衡中的责无旁贷的义务。与非人类中心主义不同的是,它认为人对自然不仅不是负价值,而是能使自然生命成为自觉的高级生命形态,给人赋予了重大的环境责任。如果把人看成与其他生物有着同样权利的物种,有将人类还原为物的危险,这将降低人类为保护环境应该付出的主观努力。在环境保护中,人们应该持有的是这种弱化的人类中心主义。



# 王长乐: 仙道贵生, 要创造更多的人间仙境

道家的天人合一、天人相通的观念已经成为中华民族精神结构的重要一端。在人与自然的和谐生存中,山林是文人士子最重要的精神家园。陶渊明所描绘的桃花源已经融入中国人的精神谱系中,成为后世文人一个挥之不去的梦影。高官巨贾也罢,文人骚客也罢,"采菊东篱下,悠然见南山"始终是他们魂牵梦绕的向往。"红树青山斜阳古道,桃花流水福地洞天"向来是传统士大夫向往的仙境。 宗善为教,在雾霾频现、持续南涝北旱、极端天气日益增多、环境危机日益严重的今天,根植于中国的道教必将以其独特的文化和身份,挖掘论证自然历史演变,来引导对自然的开发利用,减少自然灾害的发生,提升与天地共和谐的认知,创造更多的"洞天福地"、人间仙境,保护环境,弘道立德,修身立业,以此为善,推动人类文明与进步。



#### 高超文: 没有生态环保, 哪有洞天福地

"道通天地,德贯古今"是道教核心理念"天人合一,重生贵德"的时代面向,是从哲学思维走向人文社会的实践与目标。理解与诠释洞天福地的创构取意,并贯通昆仑山、王屋山、武当山与指南宫的脉络,举出古今对生态环保的看重及实践,确立人们要有道心才会有德心,有德心才会有心灵环保,有心灵环保才会有生态环保,这既是我们的认知,更是我们当今的责任,俾使河天福地留为我们子孙万世永恒享有。

### 尹志华: 道教的生态智慧与环保实践

道教关于"一切有形,皆含道性"的思想,与当代环境伦理学关于"自然事物具有内在价值"的观点是相通的,并且可以为当代环境伦理学的建构提供有价值的文化资源。道教认为,"天道无为,任物自然",人们应该遵循天道,不要随意干预自然界的客观进程。道教主张"仙道贵生",敬重生命是其重要教义宗旨。道教有众多的戒律,内容庞杂,牵涉广泛,但无不以"戒杀生"为主要大戒。除了"不杀生"外,道教还反对惊吓、虐待动物。历代道教徒遵循着教义中关于"昆虫草木,犹不可伤"的规定,把慈心于物、不伤生灵、保护动植物作为自己宗教修持的一个重要内容,为环境保护作出了积极的贡献。当代道教界秉承天人一体、道法自然的理念,把保护好名山宫观的环境作为道教徒的一项重要职责。



# 任兴之: 生态平衡的现代思考

天人合一、无为自然、与道合真的朴素的宗教观,为我们保存茂密的森林和清澈的河流,赋予了感情和信仰的因素,使山林中的洞天和绿茵丛围的福地更具灵性与神秘。这一处处洞天福地也是古人用信仰和情感保存下来最原始的"自然保护区",留给我们更多的是智慧与启迪。进入21世纪,我们所面临的环境威胁,不是环境本身,而是我们人类自己造成的。反思历史,面对自然,我们首先需要有一个朴素的价值观,人类与自然是生命共同体,不是自然界的主宰者。人应如水之德,万物才会茂盛,绿水青山才会是我们取之不尽的金山银山。人与自然和谐相处,人类社会才能健康可持续发展。